
ELICURA CHIHUAILAF Y RABINDRANATH TAGORE 

 

Teresa Sebastián (Madrid) 

  

Los versos de Elicura son un mundo vivo, y estará ahí siempre para ir a beber de 

sus manantiales. -Nada especial, sólo lírica de pajaritos-, se atrevió a decirme un 

escritor pedante, en Santiago de Chile, hace ya largos años, -Nada-, dije yo, -sólo 

agua fresca para la sed-.  

  

Elicura siempre me ha recordado a Tagore en más de un aspecto. Ambos poetas se 

han nutrido de la corriente de sus extraordinarias culturas, eclipsadas por el 

correoso pensamiento occidental, vencedor siempre en su expansión por el mundo. 

Ambos poetas, comprometidos con los movimientos políticos de su pueblo, en la 

reclamación de sus territorios originales, y derechos, se preocupan aún más, si 

cabe, por la usurpación de los bienes culturales, por la amenaza de extinción 

espiritual. Como el célebre poeta de la India, Elicura no ha olvidado tampoco la 

necesidad de dialogar con el Otro, con el que, como el mismo Tagore, se declara 

fundido por los avatares de la colonización, ya que todo lo que se toca, se mezcla y 

se contamina, y dos fluidos, por antipáticos que se muestren, como el aceite y el 

agua, siempre terminan por emulsionar en más de un punto.  

 

A los que conocemos, no sólo la obra lírica de estos autores, sino también, los 

ensayos, artículos, charlas y conferencias, nos resultan comunes sus posturas 

conciliadoras, pero insobornables, ante todas las cuestiones que nos ocupan; esto 

nos hace pensar en ellos como en estrellas que vivieran en la misma constelación, 

la de los humanistas dedicados  a impugnar el sectarismo que se desprende 

gratuitamente en cada conflicto humano. Ambos, en feroz equilibrio entre la 

necesidad de ternura y la necesidad de justicia, no son ciegos tampoco al 

estancamiento que produciría, en su propia gente, el rechazo frontal a los aspectos 

enriquecedores de la cultura invasora. A ambos, en un momento dado de su lucha, 

se les exige una mayor radicalidad, mientras que sus mensajes encuentran ecos de 

apoyo entre los más sensibles de  la nación dominante. Estas influencias de 

rechazos y aceptaciones cruzadas se han dado en la trayectoria, tanto de Tagore, 

como de Elicura, grandes mentalidades, cada una a su modo; a ambos, los 

sufrimientos de su pueblo, les ha producido, por impotencia, una tristeza infinita. 

El impacto de la explotación forestal es un dardo ardiendo en el corazón de 

Elicura, como lo es la represión sistemática del  pueblo mapuche, y la aplicación de 

la ley antiterrorista, heredada de la época de Pinochet, a cuantos conflictos de 

índole menor se suceden en las comunidades indígenas que, con sus pequeños 

recursos, se enfrentan al avasallamiento de las multinacionales. Una música, que 



por otro lado, suena en todo el mundo con parecido ritmo. Hablando de Chile, 

empresas, ya lanzadas vorazmente por el dictador en su capitalismo salvaje, y que 

no han hecho sino multiplicarse, instalarse aún más cómodamente con la llegada 

de la democracia y sus varios gobiernos.   

 

La poesía es un viejo vehículo de resistencia, como voz de lo que apenas puede 

decirse con palabras: lo indecible; pero que ha de encontrar, como sea,  un camino 

en los meandros del lenguaje. ¿Qué puede un poeta contra el poder con las 

pequeñas lanzas de versos? 

 

Y el poder, no es sólo el poder cultural o político, es una raíz  hondamente 

arraigada en el subconsciente, la raíz de la criminalización del Otro, la ascensión de 

la Idea Previa, Señora Absoluta del pensamiento, regente en los encuentros y 

desencuentros humanos. El poder nos quiere ver siempre separados y envueltos en 

la oscuridad. Y la poesía esclarece, y no se ve a primera vista su inalienable 

rebeldía. Si no fuera por ello, por su ambigüedad, tal vez todos los poetas 

estaríamos muertos. 

 

Elicura, como Tagore, ha tenido claro, que además de las declaraciones políticas, 

(su obra está llena de ellas), el testimonio de amor es aún más importante. El 

Nvtram de su cosmovisión, la conversación que ha de darse en un clima de total 

aceptación y confianza, una meditación entre dos que se encuentran  para llegar a 

una experiencia de unidad que supere toda violencia. Y de las violencias, la 

violencia de los gobernantes de ver/ o no ver, al pueblo mapuche, de afrentarlo 

llamándolo “etnia”. Quisieran verlo  infinitamente asimilado y deglutido y 

digerido por la historia, quisieran llevarlo a los días de fiesta con un poco de 

folclore, un sin fin de estereotipos, y ningún compromiso de reparación de 

injusticias, y desde luego ninguna sana intención de participar en el Nvtram; de 

estudiar su fina sicología,  su comovisión, su sabiduría en el cuidado de los 

bosques, sus conocimientos medicinales, y cuanto tengan que aportar desde sus 

raíces a un mundo moderno, más humano.  

  

Elicura está ahora en el jardín de mi casa en Madrid, con su hijo Gonzalo, al que  

-desde la adolescencia- quiere introducir en un diálogo fecundo con España y con 

Europa. Se han escapado unos días de París, donde Elicura ha dado un recital en la 

Fundación Cartier. Son cada vez más los artistas, los músicos, que le invitan a 

participar en sus performances. Y son cada vez más los chilenos a los que inspira 

con sus poemas, ensayos y artículos, para comprenderse a sí mismos en relación 

con los pueblos originarios de su país, (lo que dije antes del agua y la sed). 

 



Le contemplo inclinado sobre el estanque, creo que él piensa siempre en alcanzar 

con las palabras la belleza total;  lo que es fugaz antes de decirse, y mentira cuando 

ya se ha dicho. Está mirando al pequeño sapo que apenas enseña sus ojos entre el 

verdín y las hojas que flotan. Creo que esta actitud (de haiku) es la que más me 

conmueve de su obra; él está mirando así..., como si hiciera, no amables y 

previsibles fotografías, sino platinotipias del alma de las cosas, cuidadosos retratos 

que han de durar siempre, de todo lo amado; padres y abuelos, hermanos, tierra  

(dije una vez, que las palabras en mapudungún contienen una veracidad que ya no 

existe en nuestras lenguas cansadas).  

  

Conversamos... 

  

1.-- El fogón de la oralitura, ¿todo empieza ahí, y ahí retorna, también?  

 

La Vida es un viaje que transcurre en la circularidad, nos dicen. Desde su energía 

innombrada en el silencio infinito, el espíritu, hasta la casa transitoria, el cuerpo,  

habitada por la música de la Palabra.  El Silencio, el fuego de su ternura,  es el 

inicio y el retorno. El primer espíritu mapuche vino arrojado desde el Azul del 

oriente, nos están diciendo nuestros Mayores / nuestras Mayores, y a él retorna 

luego de su breve andar por este mundo de lo nombrado.   

Por eso, nos dicen, todas las culturas, en todos los tiempos, han coincidido 

que en el principio fue la Palabra Poética, su oralidad (el artificio que es el fonema). 

En la búsqueda de respuestas sin certezas –generadoras siempre de nuevas e 

infinitas preguntas– respecto de cómo nos instalamos en esta Tierra, ella le sigue 

otorgando la fuerza de ser, de existir. Así, la observación definió la visión de 

mundo desde la que comenzaron a creer y a crear todos los seres humanos, todos 

los pueblos, en todos los continentes, sin excepción. El círculo del pensamiento, 

que se inicia en el Silencio (y retorna a él) y que nos regala el acto de Contemplar y 

Crear, permitió que cada sociedad escuchara, percibiera y, por lo tanto, nombrara 

su entorno visible e invisible de una manera propia.  

Yo me asumo como un oralitor, porque viví mi infancia en la oralidad pero 

después salí al exilio de la ciudad y entré al mundo de la escritura y de la literatura 

(el grafema, el artificio del artificio), mas nunca me he considerado un literato. 

Hoy, mis días suceden entre el campo y la ciudad, entre la oralidad y la escritura. 

Escribo a orillas de la oralidad de mis Mayores, intentando dialogar con sus 

cadencias y con sus relatos, desde la visión de mundo mapuche en la que nací y 

que dialoga constantemente con la visión de mundo occidental (chilena) que nos 

impusieron. Visiones que ya son parte mía y que intento convivan del modo más 

armonioso posible. Es lo que he llamado Oralitura (concepto que otros utilizaron 

antes aunque me parece no exactamente en el mismo sentido). 



Dices entonces muy bien, Teresa, física y / o espiritualmente, siempre se 

retorna a la casa de la infancia, que en mi caso es el antiguo y cariñoso fogón 

familiar, mi “fogón de la oralitura”. 

 

  

2.- En tu nuevo libro (que aún no he leído) ¿continúas la conversación de tus libros 

anteriores, o hay ruptura o cambio de actitud? 

 

Se llama “Sueños de Luna Azul”. Pero, para mí un “nuevo” libro es sólo una parte 

más del único libro que me será posible “escribir” en la dualidad del imaginar y 

experimentar. Lo nombrado y lo innombrado; lo visible y lo invisible. La vida es la 

expresión dual del sueño y la realidad, nos están diciendo.  La conversación 

(reiteración) entre mi espíritu y mi corazón sigue siendo la misma; claro, con las 

transformaciones que inevitablemente el tiempo imprime en cada persona, mas –

hasta ahora, me parece- sin el dramatismo de la ruptura. 

 A manera de ejemplo, Teresa, te digo el primer poema –sin puntos ni comas-

de “Kallfv Kvyen ta ñi Pewma / Sueños de Luna Azul”: CÍRCULO / Somos 
aprendices / en este mundo de lo visible / e ignorantes de la energía / que nos habita y nos 
mueve / y prosigue / invisible / su viaje en un círculo / que se abre y se cierra / en dos 
puntos que lo unen / Su origen y reencuentro / en el Azul 
 

  

 3.- Yo siempre te he conectado con Tagore, ¿le conoces, sientes alguna afinidad 

especial por este poeta?  

 

Teresa, nunca he tenido vergüenza de decir que conozco muy poco de la 

bibliografía poética chilena y universal; siempre leí / leo más prosa descriptiva, 

debe ser tal vez porque me habita la poesía que –como el hombre a la mujer y 

viceversa- busca / se nutre de su opuesto que es la narrativa. Pero, poco a poco, he 

ido mejorando dicho conocimiento, especialmente a través de las referencias y 

conversaciones de amigos y amigas como tú.  

 A Tagore lo había leído en antologías, pero por ti -tus conversaciones acerca 

de su obra- comencé a interesarme más en sus escritos.  Siento mucha afinidad con 

su pensamiento; en él puedo constatar que lo que escribo o pueda escribir está ya 

escrito en forma infinitamente más bella y lúcida.  

 En todo caso, no pierdo de vista el hecho que cada cual tiene la maravillosa 

tarea de decir lo que le corresponde decir desde el lugar único e irrepetible en el 

que le ha tocado nacer / vivir: la visión de mundo, el paisaje, el color que no 

escogimos pero que tenemos que conocer para amar, pues -como se dice desde lo 

mejor de todas las culturas- “sólo se ama lo que se conoce poéticamente”, y amar 



es asumir con dignidad lo que uno es, mirarse en la hermosura de la diversidad. La 

Ternura es entonces el único camino para respetar verdaderamente a la 

denominada “otredad”. La Ternura (que también a veces duele) es la única 

posibilidad de asumir la libertad -de todas las culturas, de todos los pueblos- de 

ser humanos; me están diciendo nuestros Ancianos / nuestras Ancianas. 

  

4.- ¿Qué te gusta leer, cuándo lees?  

 

La lectura que más me agrada, y de la que no puedo prescindir, es la “lectura” de 

la Naturaleza. Por influencias de mi abuelo que nos enseñaba las estrellas y las 

constelaciones, me interesan todos los libros de astronomía. Leo y releo. Autoras / 

autores chilenos y universales: Manuel Rojas, Gabriela Mistral, María Luisa 

Bombal, Nicomedes Guzmán, Máximo Gorki, Balzac, Antoine de Saint Exupery, 

Italo Calvino, etcétera, etcétera. 

Pienso en Kechurewe, la comunidad mapuche en la que nací y crecí (y en la 

que paso ahora todo el tiempo que me es posible) y veo / leo la cordillera, el volcán 

Llaima, nuestros bosques y riachuelos y oigo los cantos, los consejos, los cuentos y 

adivinanzas que -alrededor del fogón familiar- me regalaron mis abuelos, mis 

padres, mis tías y tíos. Pienso en mi pequeña casa en Temuko y veo los libros que 

rodean mi cama: en ellos viven Garrón y Precusa, el Principito, Emilio (y sus 

detectives), Pascual Koña, los bosques y ríos de la Trapananda, y los cardos del 

Baragán, Confieso que he vivido de Neruda, Cien años de soledad, y tantos más; y 

veo agitarse las ramas del hualle y del canelo que han crecido frente a mi ventana 

(revolotea entre ellas el viento como si fuera el meulen / remolino que alegra o 

asusta a los niños y a los pájaros).  

 

  

5.- Podría decirse que la aparición en Chile de “Recado confidencial a los Chilenos” 

fue todo un acontecimiento cultural, me pregunto si los chilenos lo describirían así, 

desde su óptica. ¿Ha cambiado algo, desde entonces, en las tensas relaciones entre 

el Poder y tu gente, o al menos entre los ciudadanos lectores y vosotros, mapuche? 

 

 Ha habido avances en la relación entre nuestros pueblos / nuestras culturas, pero 

los considero muy lentos para la urgencia de este tiempo. No sabría decirte con 

certeza cuál es la perspectiva que tiene y / o tuvo la sociedad chilena respecto de 

mi Recado Confidencial, pero en el ámbito de la literatura le fue otorgado el 

premio Mejor Obra Literaria del Consejo Nacional del Libro y la Lectura (año 

2000), que distingue una obra por género cada año. El Recado (que viene de 

Werkv, Recado/ Mensaje en mapuzugun, nuestro idioma) es un libro que 

desarrollé siguiendo la forma del Nvtram / Conversación, que tiene una estructura 



que la hace semejante al ensayo. La versión en inglés será presentada en 

septiembre, en Canadá. Los mapuche y los chilenos convivimos aún en el 

desconocimiento y el desdén. Nosotros conocemos bastante bien a la chilenidad, 

pero la sociedad chilena (salvo sectores minoritarios –mas, afortunadamente, 

crecientes de ella) no asume aún su mestizaje ni menos su hermosa morenidad, y 

así continúa en la ignorancia del verdadero pensamiento de nuestra cultura. En la 

memoria sólo algunos adelantados: Gabriela Mistral, Pablo Neruda, Violeta Parra, 

Víctor Jara; Jaime Valdivieso, entre otros / otras. 

 Insisto, nuestra relación se está acrecentando, pero muy lentamente. Por eso 

me digo en un Manifiesto “Relato de mi Sueño Azul”: Han transcurrido poco más 

de cien años desde que el Estado chileno consolidó la irrupción violenta en nuestro 

País Mapuche. ¿Y qué ha cambiado? Sí, digo, algo ha cambiado, algo que no sé 

expresar con claridad porque no ha alcanzado su hondura en la Palabra que se 

pronuncia y que pronuncio. Por eso no ha logrado hacerse prístino en los espíritus, 

en las miradas que siguen pesando sobre la piel de los que somos indígenas, y que 

comienza a pesar también hoy sobre la piel de tantos blancos categorizados de 

“hispanos” y que son condenados a ejercer los peores trabajos por la sinrazón de 

las sociedades que no conversan y concluyen generando, paradójicamente, sus 

propias dictaduras de libremercado. 

 Hay unos pocos, abiertos o encubiertos, dueños del poder –cada vez menos 

quizá, pero más feroces– que nos igualan en mayorías marginadas de sus historias 

oficiales, de sus milagros económicos, de sus “modernizadas” justicias. Ahora 

recorren otra vez la tierra para confabularse. ¿Y qué debemos hacer nosotros?, nos 

están diciendo algunos de nuestros Mayores, nuestros Lonko / nuestros Jefes, y 

nuestros jóvenes desde las cárceles chilenas. 

 Algo ha cambiado en Chile -me dicen-, algo ha cambiado en el trato del 

Estado chileno hacia nuestro pueblo, mas ¿qué ha cambiado? Pienso en mis hijas y 

en mis hijos, pienso en mis antepasados muertos. Me dicen: No, no somos solos; no 

estamos solos. Hoy día, ante la amenaza de la anulación y de la destrucción, en el 

espíritu y el corazón de la humanidad silenciosamente germina y se construye algo 

que responde a las leyes de la lenta reconstitución de las hebras del más antiguo 

tejido universal. 

 

 

 6.- Siempre he creído captar en ti la  “razón poética” que discurre, como apuntaba, 

Zambrano, sobre las cosas fundamentales olvidadas, sobre los diferentes 

fenómenos constitutivos de lo humano, como el amor a los que nos preceden, la 

amistad, ¿el pueblo mapuche podría acogerse a esta Razón poética, puesto que 

insiste en la captación de un todo no fragmentado? 

 



¿Para qué sirve la poesía si no es una manera de vivir?, me está diciendo nuestra 

Gente. Habitamos y somos habitados por la Palabra Poética. Itro Fill Mogen es el 

centro de nuestra visión de mundo. Significa: la totalidad sin exclusión, la 

integridad sin fragmentación de la vida, de todo lo viviente.  Somos Brotes de la 

Madre Tierra, por eso, cada uno de nosotros es en sí mismo una pequeña réplica 

del Universo, nos dijeron nuestros Antepasados y nos lo están diciendo nuestros 

padres y les decimos a nuestros hijos e hijas. Así, nuestro espíritu Azul, viajero del 

infinito (que conversa con su perecedero corazón) lleva también una estación / el 

influjo de la Luna que rige el instante de nuestro nacimiento. Otros / otras son 

invierno, verano o primavera, yo soy otoñal (me abraza su espíritu, su resollar). El 

invierno / la Luna de los brotes fríos es la primera estación del ciclo de la 

Naturaleza, la que prepara a la Tierra para el inicio de los nuevos Sueños y 

sembrados, dice nuestra Gente. Como parte de ella, nosotros no hacemos más que 

repetir sus rituales; por eso nos bañamos o al menos nos lavamos la cara antes de 

iniciar nuestra jornada diaria. El día, que es la síntesis de nuestra vida; nacemos y 

morimos en su transcurrir, nos dijeron. 

   

 

7.- Conocerse en la “relación”. Diríase que esa es tu meta, lo alto de la montaña. 

 

Es lo que creo intentar, Teresa. Conocerse en la “relación” con uno mismo y con los 

demás.  

Me veo cabalgando junto a mi abuelo Malle; me veo descansando en brazos 

de mi abuela Papay. Vuelvo a escuchar sus Gvlam / Consejos, y estoy oyendo el 

weupin / discurso firme y cariñoso de mi padre. Es el misterio de la memoria que 

reúne el tiempo: somos presente porque somos pasado y solamente por ello somos 

futuro. Ahí también está el agua hirviendo en las ollas de metal colgadas sobre el 

fogón y es nítido el aroma del pan saliendo del rescoldo. Están ahí flameando las 

banderas azules y blancas del Gillatun / Rogativa principal; y entre la humareda de 

los fuegos -alrededor de los que se comparte colectivamente la comida y el muzay 

(bebida ritual)- veo el movimiento del purum / danza y choykepurum / baile del 

avestruz. Somos niños y ancianos a la vez. El campo apela a la todavía incipiente 

sabiduría de mi vejez; la ciudad apela a la energía de mi juventud.  

Hermosa espiritualidad de nuestra cultura Mapuche. Qué pérdida que aún 

sea tan ignorada por la sociedad chilena, solemos decirnos mientras cultivamos el 

arte de la Conversación ritual: el Nvtram. 

 Entonces no puedo dejar de pensar en nuestra Gente que está sufriendo más 

crudamente las consecuencias de esa ignorancia (de ese no querer ver la verdadera 

realidad) de los chilenos y chilenas que han hecho de su Poder de decisiones en el 

Estado una permanente exclusión de la diversidad cultural, cuyo resultado se 



expresa en un erróneo sentido de progreso / desarrollo, en un discurso político –

transversal (con excepciones, desde luego)- que es cada día menos creíble, y –por 

lo mismo- en una justicia favorable para los pequeños grupos que se han tomado el 

poder económico y político, pero crecientemente nefasta para la gran mayoría que 

habita en este raro y entristecido país llamado Chile.  

 

8.-  Tu deseo de profundizar, en una sociedad que se banaliza proporcionalmente a 

la destrucción de la naturaleza... 

 

La sociedad chilena –NO TODA, por suerte y con mayúsculas- está cada día más 

neurotizada; peleando jornada a jornada –todos contra todos- no sólo por lo básico 

para todos / todas: “pan, techo y salud”  (esa merecida “felicidad”) sino corriendo 

para alcanzar –endeudamiento y más tensión mediante- aunque sea un algo de las 

necesidades que impone la vanidad del “libre mercado” neoliberal. La vida 

transformada en una mala telenovela, país de la desmemoria, mientras la 

“delincuencia legalizada” sigue avanzando con sus plantaciones de pinos y 

eucaliptos y arrasa con nuestros bosques nativos; y contamina nuestras aguas; y 

despliega sus represas, sus antenas, sus Bancos, sus supermercados de salud, 

educación y justicia. Servicio para el mejor postor. 

 Teresa, ésa es una temática que me permite abordar –y se lo agradezco 

inmensamente- la escritura en prosa. Mas mi poesía es sobre todo una 

conversación conmigo mismo, mas también con mis hijas y mis hijos y con sus 

hijas e hijos, y así sucesivamente. La Conversación consiste en Escuchar más que 

nada. Escuchar  es lo más difícil de aprender, nos dicen; es el arte. Pero mi 

Conversación, a mi pesar, es -en gran medida- nostálgica, así cuando quiero 

protestar, manifestar mi enojo y mi impotencia por los atropellos que sufre mi 

Gente de parte del Estado chileno y la prepotencia de los latifundistas y 

comerciantes y sus leguleyos, sólo se me aparecen los esteros, los ríos, los bosques, 

las nubes, las flores, las aves, etc. de mi comunidad.  Pero el nombrar reivindica y 

devuelve el brillo, su sentido, me digo. 

 

 

 9.- La  lucha del pueblo mapuche, y tu poesía, se identifican a primera vista con la 

lucha ecologista, en ese sentido sois más conscientes que las ciegas masas 

consumistas... 

 

Es una lucha que tiene algunos puntos en común. Nosotros (como los pueblos 

indígenas en general) nos consideramos Hijos / Hijas de la Tierra, ni más ni menos 

que los demás seres vivos. Nos “salvamos” y nos reencantamos todos o no se salva 

ni se reencanta nadie. Vemos siempre la Totalidad, no sólo los fragmentos. 



Nos consideramos guerreros de la Ternura. Nos preguntamos: ¿qué hija / 

qué hijo agradecido no se levanta cuando su Madre –que le da todo lo que necesita 

para vivir- es avasallada? Nuestra lucha, nos dicen, es una lucha por Ternura. Por 

eso, ante la codicia de los imperialismos, es una lucha que se ha sostenido por 

siglos.  

Como sabes, Teresa, nuestra Región Mapuche (como muchos territorios en 

el mundo) ha venido sufriendo grandes alteraciones por el avance de las empresas 

–nacionales y transnacionales- del comercio forestal, hidroeléctrico y minero, que 

trajo consigo la continuidad de la imposición de la “legalidad” chilena sobre la 

legitimidad que está de parte de nuestro pueblo (la legitimidad está siempre antes 

que la “legalidad”). Situación semejante a la sucedida con la entrada violenta del 

Estado chileno a nuestro país (con su ejército triunfante en la Guerra del Pacífico) 

consolidada en 1883; y que hizo decir al joven / al anciano Weitra: “Cuando ha 

desparecido una costumbre amada, queda como un vacío. Es como si el fuego 

hubiera hecho su obra destructora. Es triste ahora la vida en mi tierra. No veo nada 

que llame mi atención. Sólo dos zorzales que lloran amargamente, porque sienten 

pena”. Y después:  “Ponte de pie, parlamenta en tu Tierra / aunque sientas tristeza, 

parlamenta / como lo hacían tus Antepasados / como hablaban ellos”. 

Hoy, nuestra lucha ha sido judicializada por el Estado “democrático” 

chileno cuya “Justicia” aplica a nuestra Gente la Ley Antiterrorista legada por la 

dictadura militar de Pinochet. No quieren admitir que en un extraño caso de 

“terrorismo” las víctimas han sido sólo del lado de los “terroristas”. No quieren 

reconocer que nuestra “arma” principal sigue siendo la Palabra. La Palabra que 

surge de la Naturaleza y retorna al inconmensurable Azul desde donde nos alegra 

y nos consuela. La Palabra poética siempre en la construcción de lo nombrado, y 

proyectando también los despojos de un cuerpo que será nuevamente tierra, fuego, 

agua, aire. El impulso constante de la Palabra intentando asir el misterio de la vida. 

La Palabra, agua que fluye pulimentando la dura roca que es nuestro corazón. La 

Palabra, el único instrumento con el que podemos tocar aquello insondable que es 

el espíritu de un otro / una otra. La Palabra, esa penumbra en la que podemos 

acercarnos al conocimiento (a la comprensión) del espíritu de los demás seres vivos 

y también al de aquellos aparentemente inanimados. 

 

     *** 

 

Para mí, descubrir “De Sueños Azules y contrasueños” significó descubrir lo más 

valioso de Chile, espero que otros lectores hagan descubrimientos, pero: escucharte 

en un recital, conversar contigo, es: la experiencia. 

 


