ELICURA CHIHUAILAF Y RABINDRANATH TAGORE
Teresa Sebastian (Madrid)

Los versos de Elicura son un mundo vivo, y estard ahi siempre para ir a beber de
sus manantiales. -Nada especial, sélo lirica de pajaritos-, se atrevio a decirme un
escritor pedante, en Santiago de Chile, hace ya largos anos, -Nada-, dije yo, -sdlo
agua fresca para la sed-.

Elicura siempre me ha recordado a Tagore en mas de un aspecto. Ambos poetas se
han nutrido de la corriente de sus extraordinarias culturas, eclipsadas por el
correoso pensamiento occidental, vencedor siempre en su expansion por el mundo.
Ambos poetas, comprometidos con los movimientos politicos de su pueblo, en la
reclamacion de sus territorios originales, y derechos, se preocupan atin mas, si
cabe, por la usurpacion de los bienes culturales, por la amenaza de extincién
espiritual. Como el célebre poeta de la India, Elicura no ha olvidado tampoco la
necesidad de dialogar con el Otro, con el que, como el mismo Tagore, se declara
fundido por los avatares de la colonizacién, ya que todo lo que se toca, se mezcla y
se contamina, y dos fluidos, por antipaticos que se muestren, como el aceite y el
agua, siempre terminan por emulsionar en mas de un punto.

A los que conocemos, no sdlo la obra lirica de estos autores, sino también, los
ensayos, articulos, charlas y conferencias, nos resultan comunes sus posturas
conciliadoras, pero insobornables, ante todas las cuestiones que nos ocupan; esto
nos hace pensar en ellos como en estrellas que vivieran en la misma constelacion,
la de los humanistas dedicados a impugnar el sectarismo que se desprende
gratuitamente en cada conflicto humano. Ambos, en feroz equilibrio entre la
necesidad de ternura y la necesidad de justicia, no son ciegos tampoco al
estancamiento que produciria, en su propia gente, el rechazo frontal a los aspectos
enriquecedores de la cultura invasora. A ambos, en un momento dado de su lucha,
se les exige una mayor radicalidad, mientras que sus mensajes encuentran ecos de
apoyo entre los mas sensibles de la nacion dominante. Estas influencias de
rechazos y aceptaciones cruzadas se han dado en la trayectoria, tanto de Tagore,
como de Elicura, grandes mentalidades, cada una a su modo; a ambos, los
sufrimientos de su pueblo, les ha producido, por impotencia, una tristeza infinita.

El impacto de la explotacién forestal es un dardo ardiendo en el corazén de
Elicura, como lo es la represion sistematica del pueblo mapuche, y la aplicacién de
la ley antiterrorista, heredada de la época de Pinochet, a cuantos conflictos de
indole menor se suceden en las comunidades indigenas que, con sus pequefios
recursos, se enfrentan al avasallamiento de las multinacionales. Una musica, que



por otro lado, suena en todo el mundo con parecido ritmo. Hablando de Chile,
empresas, ya lanzadas vorazmente por el dictador en su capitalismo salvaje, y que
no han hecho sino multiplicarse, instalarse aun mas comodamente con la llegada
de la democracia y sus varios gobiernos.

La poesia es un viejo vehiculo de resistencia, como voz de lo que apenas puede
decirse con palabras: lo indecible; pero que ha de encontrar, como sea, un camino
en los meandros del lenguaje. ;Qué puede un poeta contra el poder con las
pequenas lanzas de versos?

Y el poder, no es sélo el poder cultural o politico, es una raiz hondamente
arraigada en el subconsciente, la raiz de la criminalizacion del Otro, la ascension de
la Idea Previa, Seniora Absoluta del pensamiento, regente en los encuentros y
desencuentros humanos. El poder nos quiere ver siempre separados y envueltos en
la oscuridad. Y la poesia esclarece, y no se ve a primera vista su inalienable
rebeldia. Si no fuera por ello, por su ambigiiedad, tal vez todos los poetas
estariamos muertos.

Elicura, como Tagore, ha tenido claro, que ademas de las declaraciones politicas,
(su obra estd llena de ellas), el testimonio de amor es aiin mds importante. El
Nvtram de su cosmovision, la conversacién que ha de darse en un clima de total
aceptacion y confianza, una meditacion entre dos que se encuentran para llegar a
una experiencia de unidad que supere toda violencia. Y de las violencias, la
violencia de los gobernantes de ver/ o no ver, al pueblo mapuche, de afrentarlo
llamandolo “etnia”. Quisieran verlo infinitamente asimilado y deglutido y
digerido por la historia, quisieran llevarlo a los dias de fiesta con un poco de
folclore, un sin fin de estereotipos, y ningin compromiso de reparacién de
injusticias, y desde luego ninguna sana intencion de participar en el Nvtram; de
estudiar su fina sicologia, su comovisidn, su sabiduria en el cuidado de los
bosques, sus conocimientos medicinales, y cuanto tengan que aportar desde sus
raices a un mundo moderno, mas humano.

Elicura estd ahora en el jardin de mi casa en Madrid, con su hijo Gonzalo, al que
-desde la adolescencia- quiere introducir en un didlogo fecundo con Espafia y con
Europa. Se han escapado unos dias de Paris, donde Elicura ha dado un recital en la
Fundacion Cartier. Son cada vez mas los artistas, los musicos, que le invitan a
participar en sus performances. Y son cada vez mas los chilenos a los que inspira
con sus poemas, ensayos y articulos, para comprenderse a si mismos en relacién
con los pueblos originarios de su pais, (lo que dije antes del agua y la sed).



Le contemplo inclinado sobre el estanque, creo que él piensa siempre en alcanzar
con las palabras la belleza total; lo que es fugaz antes de decirse, y mentira cuando
ya se ha dicho. Esta mirando al pequeno sapo que apenas ensena sus 0jos entre el
verdin y las hojas que flotan. Creo que esta actitud (de haiku) es la que mas me
conmueve de su obra; €l estd mirando asi.., como si hiciera, no amables y
previsibles fotografias, sino platinotipias del alma de las cosas, cuidadosos retratos
que han de durar siempre, de todo lo amado; padres y abuelos, hermanos, tierra
(dije una vez, que las palabras en mapudungtn contienen una veracidad que ya no
existe en nuestras lenguas cansadas).

Conversamos...
1.-- El fogén de la oralitura, ;todo empieza ahi, y ahi retorna, también?

La Vida es un viaje que transcurre en la circularidad, nos dicen. Desde su energia
innombrada en el silencio infinito, el espiritu, hasta la casa transitoria, el cuerpo,
habitada por la musica de la Palabra. El Silencio, el fuego de su ternura, es el
inicio y el retorno. El primer espiritu mapuche vino arrojado desde el Azul del
oriente, nos estan diciendo nuestros Mayores / nuestras Mayores, y a €l retorna
luego de su breve andar por este mundo de lo nombrado.

Por eso, nos dicen, todas las culturas, en todos los tiempos, han coincidido
que en el principio fue la Palabra Poética, su oralidad (el artificio que es el fonema).
En la btusqueda de respuestas sin certezas —generadoras siempre de nuevas e
infinitas preguntas— respecto de cdmo nos instalamos en esta Tierra, ella le sigue
otorgando la fuerza de ser, de existir. Asi, la observacion defini¢ la vision de
mundo desde la que comenzaron a creer y a crear todos los seres humanos, todos
los pueblos, en todos los continentes, sin excepcion. El circulo del pensamiento,
que se inicia en el Silencio (y retorna a €l) y que nos regala el acto de Contemplar y
Crear, permitiéd que cada sociedad escuchara, percibiera y, por lo tanto, nombrara
su entorno visible e invisible de una manera propia.

Yo me asumo como un oralitor, porque vivi mi infancia en la oralidad pero
después sali al exilio de la ciudad y entré al mundo de la escritura y de la literatura
(el grafema, el artificio del artificio), mas nunca me he considerado un literato.
Hoy, mis dias suceden entre el campo y la ciudad, entre la oralidad y la escritura.
Escribo a orillas de la oralidad de mis Mayores, intentando dialogar con sus
cadencias y con sus relatos, desde la vision de mundo mapuche en la que naci y
que dialoga constantemente con la visién de mundo occidental (chilena) que nos
impusieron. Visiones que ya son parte mia y que intento convivan del modo mas
armonioso posible. Es lo que he llamado Oralitura (concepto que otros utilizaron
antes aunque me parece no exactamente en el mismo sentido).



Dices entonces muy bien, Teresa, fisica y / o espiritualmente, siempre se
retorna a la casa de la infancia, que en mi caso es el antiguo y carifioso fogon
familiar, mi “fogon de la oralitura”.

2.- En tu nuevo libro (que atin no he leido) ;contintias la conversacion de tus libros
anteriores, o hay ruptura o cambio de actitud?

Se llama “Suefios de Luna Azul”. Pero, para mi un “nuevo” libro es s6lo una parte
mas del tnico libro que me serd posible “escribir” en la dualidad del imaginar y
experimentar. Lo nombrado y lo innombrado; lo visible y lo invisible. La vida es la
expresion dual del sueno y la realidad, nos estan diciendo. La conversacion
(reiteracion) entre mi espiritu y mi corazén sigue siendo la misma; claro, con las
transformaciones que inevitablemente el tiempo imprime en cada persona, mas —
hasta ahora, me parece- sin el dramatismo de la ruptura.

A manera de ejemplo, Teresa, te digo el primer poema —sin puntos ni comas-
de “Kallfv Kvyen ta fii Pewma / Suefos de Luna Azul”: CIRCULO / Somos
aprendices | en este mundo de lo visible | e ignorantes de la energia / que nos habita y nos
mueve | y prosigue / invisible / su viaje en un circulo / que se abre y se cierra | en dos
puntos que lo unen [ Su origen y reencuentro [ en el Azul

3.- Yo siempre te he conectado con Tagore, ;le conoces, sientes alguna afinidad
especial por este poeta?

Teresa, nunca he tenido vergiienza de decir que conozco muy poco de la
bibliografia poética chilena y universal; siempre lei / leo mas prosa descriptiva,
debe ser tal vez porque me habita la poesia que —como el hombre a la mujer y
viceversa- busca / se nutre de su opuesto que es la narrativa. Pero, poco a poco, he
ido mejorando dicho conocimiento, especialmente a través de las referencias y
conversaciones de amigos y amigas como tu.

A Tagore lo habia leido en antologias, pero por ti -tus conversaciones acerca
de su obra- comencé a interesarme mas en sus escritos. Siento mucha afinidad con
su pensamiento; en €l puedo constatar que lo que escribo o pueda escribir esta ya
escrito en forma infinitamente mas bella y ltcida.

En todo caso, no pierdo de vista el hecho que cada cual tiene la maravillosa
tarea de decir lo que le corresponde decir desde el lugar tnico e irrepetible en el
que le ha tocado nacer / vivir: la vision de mundo, el paisaje, el color que no
escogimos pero que tenemos que conocer para amar, pues -como se dice desde lo
mejor de todas las culturas- “solo se ama lo que se conoce poéticamente”, y amar



es asumir con dignidad lo que uno es, mirarse en la hermosura de la diversidad. La
Ternura es entonces el Unico camino para respetar verdaderamente a la
denominada “otredad”. La Ternura (que también a veces duele) es la unica
posibilidad de asumir la libertad -de todas las culturas, de todos los pueblos- de
ser humanos; me estan diciendo nuestros Ancianos / nuestras Ancianas.

4.- ;Qué te gusta leer, cuando lees?

La lectura que mas me agrada, y de la que no puedo prescindir, es la “lectura” de
la Naturaleza. Por influencias de mi abuelo que nos ensefiaba las estrellas y las
constelaciones, me interesan todos los libros de astronomia. Leo y releo. Autoras /
autores chilenos y universales: Manuel Rojas, Gabriela Mistral, Maria Luisa
Bombal, Nicomedes Guzman, Maximo Gorki, Balzac, Antoine de Saint Exupery,
Italo Calvino, etcétera, etcétera.

Pienso en Kechurewe, la comunidad mapuche en la que naci y creci (y en la
que paso ahora todo el tiempo que me es posible) y veo / leo la cordillera, el volcan
Llaima, nuestros bosques y riachuelos y oigo los cantos, los consejos, los cuentos y
adivinanzas que -alrededor del fogon familiar- me regalaron mis abuelos, mis
padres, mis tias y tios. Pienso en mi pequena casa en Temuko y veo los libros que
rodean mi cama: en ellos viven Garrén y Precusa, el Principito, Emilio (y sus
detectives), Pascual Kona, los bosques y rios de la Trapananda, y los cardos del
Baragan, Confieso que he vivido de Neruda, Cien anos de soledad, y tantos mas; y
veo agitarse las ramas del hualle y del canelo que han crecido frente a mi ventana
(revolotea entre ellas el viento como si fuera el meulen / remolino que alegra o
asusta a los nifnos y a los pajaros).

5.- Podria decirse que la aparicion en Chile de “Recado confidencial a los Chilenos”
fue todo un acontecimiento cultural, me pregunto si los chilenos lo describirian asi,
desde su optica. ;Ha cambiado algo, desde entonces, en las tensas relaciones entre
el Poder y tu gente, o al menos entre los ciudadanos lectores y vosotros, mapuche?

Ha habido avances en la relacion entre nuestros pueblos / nuestras culturas, pero
los considero muy lentos para la urgencia de este tiempo. No sabria decirte con
certeza cudl es la perspectiva que tiene y / o tuvo la sociedad chilena respecto de
mi Recado Confidencial, pero en el ambito de la literatura le fue otorgado el
premio Mejor Obra Literaria del Consejo Nacional del Libro y la Lectura (afio
2000), que distingue una obra por género cada ano. El Recado (que viene de
Werkv, Recado/ Mensaje en mapuzugun, nuestro idioma) es un libro que
desarrollé siguiendo la forma del Nvtram / Conversacion, que tiene una estructura



que la hace semejante al ensayo. La version en inglés serd presentada en
septiembre, en Canada. Los mapuche y los chilenos convivimos aun en el
desconocimiento y el desdén. Nosotros conocemos bastante bien a la chilenidad,
pero la sociedad chilena (salvo sectores minoritarios —mas, afortunadamente,
crecientes de ella) no asume auin su mestizaje ni menos su hermosa morenidad, y
asi contintia en la ignorancia del verdadero pensamiento de nuestra cultura. En la
memoria solo algunos adelantados: Gabriela Mistral, Pablo Neruda, Violeta Parra,
Victor Jara; Jaime Valdivieso, entre otros / otras.

Insisto, nuestra relacion se esta acrecentando, pero muy lentamente. Por eso
me digo en un Manifiesto “Relato de mi Suefio Azul”: Han transcurrido poco mas
de cien afios desde que el Estado chileno consolidé la irrupcion violenta en nuestro
Pais Mapuche. ;Y qué ha cambiado? Si, digo, algo ha cambiado, algo que no sé
expresar con claridad porque no ha alcanzado su hondura en la Palabra que se
pronuncia y que pronuncio. Por eso no ha logrado hacerse pristino en los espiritus,
en las miradas que siguen pesando sobre la piel de los que somos indigenas, y que
comienza a pesar también hoy sobre la piel de tantos blancos categorizados de
“hispanos” y que son condenados a ejercer los peores trabajos por la sinrazén de
las sociedades que no conversan y concluyen generando, paraddjicamente, sus
propias dictaduras de libremercado.

Hay unos pocos, abiertos o encubiertos, duenos del poder —cada vez menos
quiza, pero mas feroces— que nos igualan en mayorias marginadas de sus historias
oficiales, de sus milagros econdmicos, de sus “modernizadas” justicias. Ahora
recorren otra vez la tierra para confabularse. ;Y qué debemos hacer nosotros?, nos
estan diciendo algunos de nuestros Mayores, nuestros Lonko / nuestros Jefes, y
nuestros jovenes desde las carceles chilenas.

Algo ha cambiado en Chile -me dicen-, algo ha cambiado en el trato del
Estado chileno hacia nuestro pueblo, mas ;qué ha cambiado? Pienso en mis hijas y
en mis hijos, pienso en mis antepasados muertos. Me dicen: No, no somos solos; no
estamos solos. Hoy dia, ante la amenaza de la anulacién y de la destruccion, en el
espiritu y el corazon de la humanidad silenciosamente germina y se construye algo
que responde a las leyes de la lenta reconstitucién de las hebras del mas antiguo
tejido universal.

6.- Siempre he creido captar en ti la “razén poética” que discurre, como apuntaba,

Zambrano, sobre las cosas fundamentales olvidadas, sobre los diferentes
fendmenos constitutivos de lo humano, como el amor a los que nos preceden, la
amistad, ;el pueblo mapuche podria acogerse a esta Razdn poética, puesto que
insiste en la captacion de un todo no fragmentado?



(Para qué sirve la poesia si no es una manera de vivir?, me estd diciendo nuestra
Gente. Habitamos y somos habitados por la Palabra Poética. Itro Fill Mogen es el
centro de nuestra vision de mundo. Significa: la totalidad sin exclusion, la
integridad sin fragmentacion de la vida, de todo lo viviente. Somos Brotes de la
Madre Tierra, por eso, cada uno de nosotros es en si mismo una pequefia réplica
del Universo, nos dijeron nuestros Antepasados y nos lo estan diciendo nuestros
padres y les decimos a nuestros hijos e hijas. Asi, nuestro espiritu Azul, viajero del
infinito (que conversa con su perecedero corazén) lleva también una estacion / el
influjo de la Luna que rige el instante de nuestro nacimiento. Otros / otras son
invierno, verano o primavera, yo soy otofial (me abraza su espiritu, su resollar). El
invierno / la Luna de los brotes frios es la primera estacion del ciclo de la
Naturaleza, la que prepara a la Tierra para el inicio de los nuevos Suefios y
sembrados, dice nuestra Gente. Como parte de ella, nosotros no hacemos mas que
repetir sus rituales; por eso nos bahiamos o al menos nos lavamos la cara antes de
iniciar nuestra jornada diaria. El dia, que es la sintesis de nuestra vida; nacemos y
morimos en su transcurrir, nos dijeron.

7.- Conocerse en la “relacion”. Diriase que esa es tu meta, lo alto de la montafa.

Es lo que creo intentar, Teresa. Conocerse en la “relacién” con uno mismo y con los
demas.

Me veo cabalgando junto a mi abuelo Malle; me veo descansando en brazos
de mi abuela Papay. Vuelvo a escuchar sus Gvlam / Consejos, y estoy oyendo el
weupin / discurso firme y carifioso de mi padre. Es el misterio de la memoria que
retine el tiempo: somos presente porque somos pasado y solamente por ello somos
futuro. Ahi también esta el agua hirviendo en las ollas de metal colgadas sobre el
fogén y es nitido el aroma del pan saliendo del rescoldo. Estan ahi flameando las
banderas azules y blancas del Gillatun / Rogativa principal; y entre la humareda de
los fuegos -alrededor de los que se comparte colectivamente la comida y el muzay
(bebida ritual)- veo el movimiento del purum / danza y choykepurum / baile del
avestruz. Somos nifnos y ancianos a la vez. El campo apela a la todavia incipiente
sabiduria de mi vejez; la ciudad apela a la energia de mi juventud.

Hermosa espiritualidad de nuestra cultura Mapuche. Qué pérdida que aun
sea tan ignorada por la sociedad chilena, solemos decirnos mientras cultivamos el
arte de la Conversacion ritual: el Nvtram.

Entonces no puedo dejar de pensar en nuestra Gente que esta sufriendo mas
crudamente las consecuencias de esa ignorancia (de ese no querer ver la verdadera
realidad) de los chilenos y chilenas que han hecho de su Poder de decisiones en el
Estado una permanente exclusion de la diversidad cultural, cuyo resultado se



expresa en un errdneo sentido de progreso / desarrollo, en un discurso politico —
transversal (con excepciones, desde luego)- que es cada dia menos creible, y —por
lo mismo- en una justicia favorable para los pequenos grupos que se han tomado el
poder econdmico y politico, pero crecientemente nefasta para la gran mayoria que
habita en este raro y entristecido pais llamado Chile.

8.- Tu deseo de profundizar, en una sociedad que se banaliza proporcionalmente a
la destruccion de la naturaleza...

La sociedad chilena -NO TODA, por suerte y con mayusculas- estd cada dia mas
neurotizada; peleando jornada a jornada —todos contra todos- no sélo por lo basico
para todos / todas: “pan, techo y salud” (esa merecida “felicidad”) sino corriendo
para alcanzar —endeudamiento y mads tension mediante- aunque sea un algo de las
necesidades que impone la vanidad del “libre mercado” neoliberal. La vida
transformada en una mala telenovela, pais de la desmemoria, mientras la
“delincuencia legalizada” sigue avanzando con sus plantaciones de pinos y
eucaliptos y arrasa con nuestros bosques nativos; y contamina nuestras aguas; y
despliega sus represas, sus antenas, sus Bancos, sus supermercados de salud,
educacion y justicia. Servicio para el mejor postor.

Teresa, ésa es una tematica que me permite abordar —y se lo agradezco
inmensamente- la escritura en prosa. Mas mi poesia es sobre todo una
conversacion conmigo mismo, mas también con mis hijas y mis hijos y con sus
hijas e hijos, y asi sucesivamente. La Conversacidon consiste en Escuchar mas que
nada. Escuchar es lo mas dificil de aprender, nos dicen; es el arte. Pero mi
Conversacién, a mi pesar, es -en gran medida- nostalgica, asi cuando quiero
protestar, manifestar mi enojo y mi impotencia por los atropellos que sufre mi
Gente de parte del Estado chileno y la prepotencia de los latifundistas y
comerciantes y sus leguleyos, sdlo se me aparecen los esteros, los rios, los bosques,
las nubes, las flores, las aves, etc. de mi comunidad. Pero el nombrar reivindica y
devuelve el brillo, su sentido, me digo.

9.- La lucha del pueblo mapuche, y tu poesia, se identifican a primera vista con la
lucha ecologista, en ese sentido sois mas conscientes que las ciegas masas
consumistas...

Es una lucha que tiene algunos puntos en comtn. Nosotros (como los pueblos
indigenas en general) nos consideramos Hijos / Hijas de la Tierra, ni mas ni menos
que los demas seres vivos. Nos “salvamos” y nos reencantamos todos o no se salva
ni se reencanta nadie. Vemos siempre la Totalidad, no solo los fragmentos.



Nos consideramos guerreros de la Ternura. Nos preguntamos: ;qué hija /
qué hijo agradecido no se levanta cuando su Madre —que le da todo lo que necesita
para vivir- es avasallada? Nuestra lucha, nos dicen, es una lucha por Ternura. Por
eso, ante la codicia de los imperialismos, es una lucha que se ha sostenido por
siglos.

Como sabes, Teresa, nuestra Region Mapuche (como muchos territorios en
el mundo) ha venido sufriendo grandes alteraciones por el avance de las empresas
-nacionales y transnacionales- del comercio forestal, hidroeléctrico y minero, que
trajo consigo la continuidad de la imposicion de la “legalidad” chilena sobre la
legitimidad que esta de parte de nuestro pueblo (la legitimidad estd siempre antes
que la “legalidad”). Situacién semejante a la sucedida con la entrada violenta del
Estado chileno a nuestro pais (con su ejército triunfante en la Guerra del Pacifico)
consolidada en 1883; y que hizo decir al joven / al anciano Weitra: “Cuando ha
desparecido una costumbre amada, queda como un vacio. Es como si el fuego
hubiera hecho su obra destructora. Es triste ahora la vida en mi tierra. No veo nada
que llame mi atencién. Solo dos zorzales que lloran amargamente, porque sienten
pena”. Y después: “Ponte de pie, parlamenta en tu Tierra / aunque sientas tristeza,
parlamenta / como lo hacian tus Antepasados / como hablaban ellos”.

Hoy, nuestra lucha ha sido judicializada por el Estado “democratico”
chileno cuya “Justicia” aplica a nuestra Gente la Ley Antiterrorista legada por la
dictadura militar de Pinochet. No quieren admitir que en un extrano caso de
“terrorismo” las victimas han sido so6lo del lado de los “terroristas”. No quieren
reconocer que nuestra “arma” principal sigue siendo la Palabra. La Palabra que
surge de la Naturaleza y retorna al inconmensurable Azul desde donde nos alegra
y nos consuela. La Palabra poética siempre en la construccion de lo nombrado, y
proyectando también los despojos de un cuerpo que serd nuevamente tierra, fuego,
agua, aire. El impulso constante de la Palabra intentando asir el misterio de la vida.
La Palabra, agua que fluye pulimentando la dura roca que es nuestro corazén. La
Palabra, el inico instrumento con el que podemos tocar aquello insondable que es
el espiritu de un otro / una otra. La Palabra, esa penumbra en la que podemos
acercarnos al conocimiento (a la comprension) del espiritu de los demas seres vivos
y también al de aquellos aparentemente inanimados.

%%

Para mi, descubrir “De Suefios Azules y contrasuenos” significd descubrir lo mas
valioso de Chile, espero que otros lectores hagan descubrimientos, pero: escucharte
en un recital, conversar contigo, es: la experiencia.



